
Perbankan Islam dan Ujian Kolam Sabat: Satu Penilaian Semula melalui Sumber-Sumber 

Ekonomi Islam Klasik 

Muhammad Kashif Irshad¹ 

¹ dev@irshados.com – Lahore, Pakistan 

Abstrak 

Kajian ini menilai semula amalan perbankan Islam moden melalui lensa prinsip ekonomi Islam 

klasik. Dengan menerapkan apa yang kami sebut sebagai “Ujian Kolam Sabat” – suatu metafora 

yang diambil daripada kisah al-Qur’an tentang sebuah komuniti yang secara licik mengelak 

hukum Sabat – kami menilai sama ada produk kewangan Islam kontemporari benar-benar 

mengelakkan hakikat riba atau hanya bentuk luaran semata-mata. Bersandarkan hukum-hakam 

al-Qur’an, hadis Nabi SAW, dan fiqh mazhab Hanafi (termasuk karya seperti Ahkam al-Qur’an, 

Kitab al-Amwal, Kitab al-Kharaj, dan Usul al-Shashi), kajian ini secara kritis menganalisis satu 

kajian kes mengenai struktur gadai janji Islam yang meniru pinjaman berfaedah melalui 

penyusunan kontrak jualan, pajakan dan pembelian semula. Seterusnya, kami mengemukakan 

alternatif pembiayaan klasik bebas riba seperti Musyarakah dan Mudharabah, di samping 

mekanisme kewangan awam daripada sejarah awal Islam yang mengutamakan perkongsian 

risiko dan kebajikan sosial. Kajian ini mendapati bahawa sementara bank-bank Islam seperti 

Meezan Bank mendakwa mematuhi Syariah melalui aspek teknikal kontrak semata-mata, 

terdapat keperluan mendesak untuk ketelusan yang lebih tinggi serta penyelarasan dengan 

maqasid (objektif) Syariah – dengan penekanan terhadap keadilan dan inti pati ekonomi 

berbanding bentuk luaran. 

Kata Kunci 

Perbankan Islam; Riba; Fiqh Klasik; Helah Sabat; Fiqh Hanafi; Bentuk vs Hakikat; Musyarakah; 

Mudharabah; Sejarah Kewangan Islam 

Pengenalan 

Perbankan Islam moden muncul untuk memenuhi permintaan umat Islam akan perkhidmatan 

kewangan yang bebas daripada riba (faedah atau bunga), yang pengharamannya dinyatakan 

secara jelas dalam al-Qur’an (al-Qur’an 2:275–279). Institusi seperti Meezan Bank di Pakistan 

menawarkan produk yang distruktur untuk mengelakkan caj faedah secara langsung, dengan 

menggunakan kontrak jual beli, pajakan, atau perkongsian sebagai ganti pinjaman konvensional. 

Namun begitu, kewangan Islam sering dikritik kerana kadangkala sekadar menjenamakan 

semula pinjaman berfaedah melalui helah perundangan – lalu mencapai hasil yang sama seperti 

kewangan konvensional tetapi mendakwa patuh Syariah. Persoalan ini telah menimbulkan isu 

bentuk berbanding hakikat: adakah produk-produk Islam ini benar-benar menegakkan semangat 

Syariah, atau adakah ia menyerupai helah “Sabat” oleh golongan terdahulu yang mematuhi 

hukum pada zahirnya tetapi mengkhianati tujuannya? 



“Ujian Kolam Sabat” merupakan satu metafora yang kami ambil daripada kisah al-Qur’an dalam 

Surah al-A‘raf (7:163–166). Dalam kisah tersebut, satu komuniti Bani Israel dilarang menangkap 

ikan pada hari Sabat, namun mereka memasang jala sehari sebelumnya untuk menangkap ikan 

dengan muslihat. Secara teknikalnya mereka mengelak daripada “memancing” pada hari Sabat 

itu, tetapi pada hakikatnya mereka tetap menikmati hasilnya – suatu perbuatan ingkar terhadap 

perintah Allah yang mengundang hukuman berat (al-Qur’an 7:163–166; 2:65; 7:166). 

Perumpamaan ini memberi amaran terhadap muslihat hukum (ḥiyal) yang licik, iaitu yang 

melanggar semangat sesuatu hukum walaupun bentuk zahirnya dipatuhi. Secara analoginya, jika 

bank-bank Islam hanya menggantikan perkataan “faedah” dengan “untung” atau “sewa” secara 

luaran tanpa mengubah sifat eksploitasi atau ciri bebas risikonya dalam urus niaga berkenaan, 

maka mereka mungkin mengulangi kesilapan golongan pelanggar Sabat. 

Metodologi: Bagi meneroka isu ini, kami menjalankan analisis kualitatif terhadap struktur 

perbankan Islam berpandukan sumber-sumber klasik. Sumber rujukan utama merangkumi al-

Qur’an dan hadis sahih, dengan tumpuan pada ayat-ayat serta riwayat berkaitan riba, keadilan 

ekonomi dan muslihat hukum. Kami turut mengkaji karya-karya sarjana Islam klasik dalam 

bidang ekonomi dan fiqh, antaranya Abu Bakr al-Jassas dengan Ahkam al-Qur’an (tafsir mazhab 

Hanafi), Abu Ubayd dengan Kitab al-Amwal (“Kitab Harta”), Imam Abu Yusuf dengan Kitab al-

Kharaj (“Kitab Cukai”), dan teks Usul al-Shashi (teori usul fiqh Hanafi). Sumber-sumber ini 

memberikan gambaran tentang bagaimana para fuqaha awal memahami larangan seperti riba 

serta kepentingan niat dan kemaslahatan umum dalam muamalat kewangan. Seterusnya, kami 

meneliti dokumentasi produk Meezan Bank (contohnya, Meezan Bank’s Guide to Islamic 

Banking oleh Dr. Imran A. Usmani) untuk memahami bagaimana produk-produk tersebut 

distrukturkan dan rasional di sebalik strukturnya. Akhir sekali, satu kajian kes mengenai skim 

pembiayaan perumahan Islam dinilai langkah demi langkah untuk menguji sama ada intipatinya 

berbeza daripada gadai janji konvensional. 

Kajian ini tepat pada masanya dan diperlukan kerana kewangan Islam berada di persimpangan: 

ia berdepan jangkaan yang semakin meningkat untuk menyediakan pembiayaan yang beretika 

dan adil, bukan sekadar meniru perbankan konvensional dengan istilah Arab. Dengan kembali 

meneliti hikmah fiqh klasik, kami berusaha membezakan amalan kewangan yang benar-benar 

harus daripada yang hanya patuh Syariah pada bentuk tetapi tidak pada hakikat. Dapatan kajian 

ini diharapkan menyumbang kepada wacana tentang bagaimana bank-bank Islam boleh lebih 

selari dengan objektif (maqasid) Syariah dari sudut etika dan sosioekonomi, melangkaui sekadar 

mekanik kontrak. 

Sorotan Literatur 

Fiqh ekonomi Islam mempunyai warisan klasik yang kaya yang merangkumi aspek kewangan, 

perdagangan, dan kebajikan awam. Bahagian ini meninjau teks-teks asas dan prinsip-prinsip 

daripada al-Qur’an, hadis, dan keilmuan Islam awal yang relevan untuk membezakan pematuhan 

Syariah yang tulen daripada formaliti yang mengelirukan. 

Al-Qur’an dan Tafsir: Al-Qur’an secara tegas melarang riba (faedah/bunga). Surah al-Baqarah 

(2:275–279) menyatakan bahawa Allah menghalalkan jual beli tetapi mengharamkan riba, dan 

sesiapa yang terus terlibat dengan riba bererti mengisytiharkan perang terhadap Allah dan Rasul-

Nya (al-Qur’an 2:275–279). Istilah riba dalam al-Qur’an merangkumi sebarang pertambahan 



terjamin atas pinjaman atau pertukaran barangan yang tidak setara (al-Bukhari, n.d., Hadis 

2134). Tafsiran klasik menjelaskan bahawa larangan ini bersifat menyeluruh. Sebagai contoh, al-

Jassas (w. 981M) dalam Ahkam al-Qur’an menerangkan bahawa apabila ayat 3:130 melarang 

“riba yang berlipat ganda,” ia bukan bermakna riba yang kecil dibolehkan; bahkan semua bentuk 

riba, besar atau kecil, adalah haram (al-Jassas, 1992). Al-Jassas menolak tanggapan awal yang 

mengira hanya riba yang berlebihan dimaksudkan, dengan berhujahkan ayat “Allah telah 

mengharamkan riba” secara mutlak (al-Jassas, 1992). Beliau menegaskan satu prinsip 

hermeneutik penting: sedikit pun daripada apa yang telah Allah haramkan secara total tidak 

boleh dihalalkan – satu noktah penting apabila menilai “faedah” yang dikurangkan dalam 

kontrak moden. 

Pelajaran penting lain daripada al-Qur’an ialah kisah mereka yang melanggar larangan hari Sabat 

(al-Qur’an 7:163–166). Al-Qur’an menceritakan tentang sebuah bandar di tepi laut yang 

penduduknya diuji apabila ikan-ikan muncul banyak pada hari Sabat tetapi tidak pada hari-hari 

lain. Sebagai tindak balas, mereka mencari jalan untuk memanipulasi larangan tersebut: 

memasang jaring pada hari Jumaat dan mengumpul ikan pada hari Ahad, dengan itu secara 

teknikalnya mereka tidak “menangkap ikan” pada hari larangan (al-Qur’an 7:163–166). Allah 

menghukum mereka dengan mengubah rupa mereka menjadi kera – suatu penghinaan kerana 

mereka melanggar perintah-Nya dari segi maksud walaupun mematuhinya dari segi lafaz (al-

Qur’an 2:65; 7:166). Para pentafsir klasik mencatat bahawa ada dalam kalangan mereka yang 

aktif mencegah perbuatan salah itu, ada yang melakukannya, dan satu lagi golongan hanya 

berdiam diri memerhati. Mereka yang menegur penipuan tersebut terselamat, manakala para 

pelanggar dan mereka yang bersekongkol secara senyap menerima balasan (al-Jassas, 1992). Ini 

menunjukkan bahawa merestui atau tidak membantah suatu helah hukum boleh menjadikan 

seseorang itu sama berdosa seperti pelaku di sisi Allah. Kesudahan berat daripada kisah ini 

menjadi rujukan moral dalam fiqh: menggunakan tipu muslihat licik (hiyal) untuk melanggar 

perintah Syariah mengundang kemurkaan Ilahi, meskipun tiada mahkamah manusia yang 

mendapati kontrak itu salah di sisi undang-undang. 

Hadis dan Sunnah: Nabi Muhammad SAW dengan tegas memperingatkan tentang riba dan cara 

halus pengenalannya. Menurut sebuah hadis sahih, baginda melaknat pemakan riba, 

pembayarnya, serta penulis dan saksinya, sambil bersabda “mereka semua adalah sama” dosanya 

(diriwayatkan dalam Sahih Muslim; walaupun tidak terdapat dalam Sahih Bukhari, riwayat ini 

diterima secara meluas dalam kitab-kitab hadis utama). Dalam Sahih al-Bukhari pula dicatat 

bahawa para pengamal riba diperlihatkan kepada Nabi dalam satu penglihatan sedang diseksa: 

“orang-orang yang kamu lihat dalam sungai darah itu ialah mereka yang berurusan dengan riba” 

(al-Bukhari, n.d., Hadis 1386). Nabi SAW juga melarang transaksi yang boleh dijadikan helah 

untuk menyembunyikan riba. Sebagai contoh, bay‘ al-‘inah (jual dan beli semula yang bertujuan 

memberikan pinjaman berfaedah) dan menggabungkan dua kontrak dalam satu transaksi turut 

dilarang. Sebuah riwayat dalam Sunan Abu Dawud menyatakan: “Sesiapa yang melakukan dua 

jual beli dalam satu (akad), maka baginya harga yang paling rendah antara keduanya atau (jika 

tidak) ia adalah riba.” Larangan ini ditujukan kepada susunan di mana pemberi pinjaman 

menggunakan sepasang kontrak jual beli untuk memperoleh keuntungan mirip faedah. Begitu 

juga, Nabi melarang penjualan emas dengan emas atau komoditi sejenis kecuali dalam kuantiti 

yang sama dan serahan tunai, bagi menutup sebarang ruang riba dalam pertukaran barter (al-

Bukhari, n.d., Hadis 2134). 



Salah satu kisah sejarah yang paling signifikan pada zaman Nabi SAW melibatkan suku Thaqif 

(di Ta’if) sebagaimana direkodkan oleh sejarawan awal dan dalam Kitab al-Amwal. Ketika suku 

Thaqif mempertimbangkan untuk memeluk Islam, mereka memohon pengecualian khas – antara 

lain, mereka meminta agar dibenarkan terus menerima bayaran riba atas pinjaman mereka dan 

mengekalkan kebenaran untuk berzina dan meminum arak untuk tempoh peralihan tertentu. Nabi 

SAW dengan tegas menolak sebarang “penghalalan zina, riba dan arak” seperti itu, walaupun 

dengan risiko kehilangan bakal mualaf (Abu Ubayd, 2007). Hanya setelah mereka 

menggugurkan tuntutan tersebut barulah baginda menerima perjanjian dengan mereka (Abu 

Ubayd, 2007). Ketegasan ini – tanpa mengira sejauh mana berleluasanya amalan riba dalam 

masyarakat atau tarikan ekonominya – menegaskan bahawa larangan riba dalam Islam adalah 

mutlak dan tidak boleh dikendurkan atau dielakkan melalui helah. Seperti firman Allah dalam al-

Qur’an: “Janganlah kamu memakan riba berlipat-ganda,” para fuqaha klasik menegaskan 

bahawa sebarang riba, sama ada berlipat ganda atau tidak, tetap haram (al-Jassas, 1992). 

Literatur hadis turut menyampaikan kaedah yang kemudiannya disuarakan oleh para ulama: 

“Setiap pinjaman yang membawa manfaat (kepada pemberi) adalah riba.” Ertinya, sebarang 

manfaat tambahan yang dijamin kepada pemiutang menyalahi semangat pinjaman kebajikan 

(qard hasan) dan sebenarnya riba pada hakikatnya. 

Penulisan Fiqh Hanafi: Para ulama Hanafi, yang terkenal dengan pendekatan analitikal 

terhadap kontrak dan hiyal (helah hukum), telah menghasilkan perbincangan yang luas mengenai 

cara mengelakkan muslihat yang menjejaskan prinsip Syariah. Imam Abu Yusuf (w. 798M), 

salah seorang murid Abu Hanifah, menulis Kitab al-Kharaj atas permintaan khalifah 

‘Abbasiyyah, dengan tumpuan kepada kewangan awam dan tatakelola. Di dalam karya tersebut 

dan fatwa-fatwa Hanafi berkaitan, mereka mengakui bahawa walaupun bentuk lahiriah penting 

untuk memenuhi kesahihan kontrak, niat di sebalik sesuatu kontrak tidak boleh bertujuan 

menghalalkan hasil yang haram. Jika satu rangkaian kontrak dilaksanakan semata-mata dengan 

niat memberikan apa yang hakikatnya adalah pinjaman berfaedah, fiqh Hanafi akan 

memandangnya dengan curiga atau mengharamkannya terus, bergantung kepada bukti wujudnya 

pakatan sulit. Sebagai contoh, para fuqaha klasik mengharamkan jual beli yang disyaratkan 

bahawa pembeli akan menjual semula barang itu kepada penjual asal dengan harga lebih tinggi – 

suatu muslihat jelas untuk memberi pinjaman berfaedah yang dikenali sebagai bay‘ al-‘inah. 

Walaupun sesetengah mazhab berbeza pendapat dalam soal teknikal, pandangan mazhab Hanafi 

seperti yang direkodkan oleh al-Jassas dan ulama lain adalah bahawa helah sedemikian berdosa 

dan batal jika terbukti. Al-Jassas, dalam tafsirnya mengenai ayat 2:275, setelah menerangkan 

larangan riba, memberi amaran terhadap transaksi yang secara hukum merupakan jual beli tetapi 

pada praktiknya adalah pinjaman berfaedah – beliau mengambil dalil daripada sunnah Nabi 

untuk berhujah bahawa kontrak yang sah secara syarak tidak boleh dijadikan selindung bagi 

menghasilkan perkara haram (al-Jassas, 1992). Usul al-Shashi, sebuah teks primer klasik 

mengenai teori undang-undang Hanafi, turut menegaskan bahawa hukum-hakam kontrak 

(mu‘amalat) bertujuan merealisasikan maslahat tertentu dan menutup mafsadat. Salah satu 

prinsip panduannya adalah bahawa pertimbangan diberikan kepada tujuan dan hasil sesuatu 

perbuatan, bukan semata-mata pada bentuk atau lafaz zahirnya. Justeru, sesuatu kontrak yang 

direka bentuk untuk mengelakkan suatu kewajipan atau larangan Syariah adalah tidak 

dibenarkan berdasarkan prinsip sadd al-dhara’i (menutup jalan kepada yang haram), meskipun 

bentuk luarnya meniru transaksi yang harus. 



Amalan Ekonomi Islam Awal: Karya Abu ‘Ubayd al-Qasim (w. 838M) dalam Kitab al-Amwal 

dan catatan sejarawan lain menjelaskan bagaimana para khalifah awal melaksanakan prinsip-

prinsip kewangan tanpa menggunakan riba. Abu Ubayd merekodkan banyak contoh kebajikan 

awam dan integriti kewangan. Satu contoh yang ketara ialah polisi Khalifah kedua, ‘Umar ibn al-

Khattab (r.a.), yang memperlihatkan komitmen Islam terhadap kewangan bebas riba dan keadilan 

sosial. Selepas mengagihkan saraan tahunan dari perbendaharaan (baitulmal), Khalifah ‘Umar 

kadangkala mendapati terdapat lebihan dana. Beliau mengarahkan gabenornya: “Carilah setiap 

orang yang mempunyai hutang yang ditanggung tanpa berlebih-lebihan atau dosa, dan bayarkan 

hutangnya itu bagi pihaknya dari baitulmal.” Selanjutnya baginda berkata: “Jika kamu menemui 

mana-mana pemuda bujang yang tidak mampu berkahwin, biayai perkahwinannya.” Setelah 

keperluan-keperluan ini dipenuhi dan masih ada dana berbaki, beliau memerintahkan: “Carilah 

sesiapa yang dibebani cukai tanah (kharaj) kerana hasil yang buruk atau kelemahan, dan 

pinjamkan kepadanya apa yang boleh menguatkannya. Jangan ambil balik selama satu atau dua 

tahun.” (Abu Ubayd, 2007). Langkah-langkah ini, seperti yang direkodkan oleh Abu Ubayd, 

menunjukkan pendekatan kewangan yang holistik: pinjaman tanpa faedah atau pemberian geran 

untuk meringankan beban penghutang dan petani, serta perbelanjaan sosial proaktif, semuanya 

tanpa mengenakan walau satu sen faedah. Ini menggambarkan bagaimana negara Islam awal 

menghindari riba namun tetap mengekalkan produktiviti dan kesaksamaan ekonomi. Para 

penghutang (salah satu daripada lapan asnaf zakat dalam al-Qur’an 9:60) dibantu, bukannya 

dieksploitasi. 

Secara ringkas, tinjauan literatur menunjukkan mesej yang konsisten: riba bukan sekadar 

pelanggaran hukum, malah ia adalah penyakit moral dan sosial yang ingin dihapuskan oleh 

syariat Islam. Para ulama klasik mengecam bukan sahaja riba itu sendiri, tetapi juga jalan-jalan 

belakang yang memungkinkan ia masuk semula ke dalam ekonomi. Muslihat licik (makhārij) 

yang mencapai tujuan terlarang sambil mengekalkan kesahan formal dipandang hina dari sudut 

moral, bahkan dibatalkan secara hukum dalam banyak kes, oleh para sarjana awal yang 

mendasarkan pendirian mereka pada prinsip al-Qur’an dan teladan Nabawi (seperti kisah Sabat 

dan penolakan Nabi terhadap syarat-syarat kaum Thaqif). Warisan keilmuan yang kaya ini 

membentuk latar penting untuk menilai perbankan Islam moden: ia menggesa kita supaya tidak 

hanya bertanya “Adakah kontrak ini sah dari segi bentuk?”, tetapi juga “Apakah realiti ekonomi 

yang terhasil – dan adakah realiti itu adil serta halal?” 

Analisis: Produk Meezan Bank di bawah lensa “Ujian 

Kolam Sabat” 

Setelah menggariskan kerangka klasik di atas, kini kami beralih kepada amalan sebuah bank 

Islam terkemuka – Meezan Bank – sebagai contoh kes yang mewakili industri. Meezan Bank 

menawarkan pelbagai produk pembiayaan (untuk perumahan, kenderaan, modal perniagaan, dan 

lain-lain) yang pada zahirnya bebas faedah. Produk-produk ini lazimnya menggunakan bentuk 

kontrak alternatif seperti Murabahah (jual beli dengan kos tambah), Ijarah (sewaan), dan 

Musharakah Mutanaqisah (perkongsian yang berkurangan secara beransur-ansur). Kami akan 

menilai secara kritis bagaimana produk-produk ini berfungsi, berpandukan buku panduan dan 

kontrak Meezan sendiri, dan menilai sama ada intipatinya berbeza daripada pembiayaan 

konvensional berasaskan faedah atau tidak. “Ujian Kolam Sabat” akan digunakan: jika sesuatu 

produk sekadar meniru pinjaman berfaedah melalui cara tidak langsung, maka sebagaimana jala 



Sabat yang menangkap ikan di luar hari larangan, produk itu gagal dalam ujian tersebut. 

Sebaliknya, jika ia mengubah perkongsian risiko, tanggungjawab, dan hasil dengan cara yang 

selaras dengan prinsip perdagangan dan perkongsian Islam, maka ia mungkin lulus. 

Murabahah (Pembiayaan Kos Tambah): Murabahah adalah salah satu mod pembiayaan 

paling lazim dalam perbankan Islam, sering digunakan untuk pembelian aset seperti kenderaan 

atau inventori. Dalam transaksi Murabahah, bank membeli sesuatu barangan bagi pihak 

pelanggan dan kemudian menjualkannya kepada pelanggan dengan mark-up (margin 

keuntungan) yang dipersetujui, dibayar secara tertangguh (Usmani, n.d.). Sebagai contoh, jika 

seorang pelanggan ingin membeli peralatan berharga $10,000, bank akan membelinya dengan 

harga $10,000 dan kemudian menjual kepada pelanggan tersebut pada harga, katakan $11,000, 

yang dibayar dalam tempoh setahun. Margin $1,000 itu selalunya ditanda aras dengan kadar 

faedah pinjaman konvensional yang setara – namun bank berhujah bahawa ini adalah untung 

jualan, bukan faedah atas pinjaman. Panduan Meezan Bank menegaskan bahawa “Murabahah 

bukanlah pinjaman yang diberikan atas faedah; ia adalah jualan komoditi untuk harga 

tertangguh” (Usmani, n.d.). Panduan itu juga mencatat bahawa dalam undang-undang klasik, 

Murabahah hanya bererti jual beli di mana penjual mendedahkan kos dan margin 

keuntungannya, dan bahawa Murabahah Mu’ajjal merujuk kepada jualan sedemikian secara 

bayaran tertangguh (Usmani, n.d.). 

Dari perspektif undang-undang, Murabahah sememangnya berbeza daripada pinjaman: bank 

mengambil pemilikan aset (walaupun seketika) dan secara teorinya menanggung sedikit risiko 

dalam tempoh tersebut. Majlis Syariah menetapkan syarat-syarat tertentu untuk menjadikannya 

sah: bank mesti benar-benar memperoleh pemilikan aset sebelum menjualnya; aset tersebut 

mestilah melibatkan sedikit risiko (seperti tanggungan kerugian atau kerosakan) ke atas bank 

semasa ia dimilikinya; dan transaksi tidak boleh disatukan dalam satu kontrak gabungan yang 

berbelit-belit (Usmani, n.d.). Selain itu, jika pelanggan gagal membayar, bank tidak boleh 

mengenakan faedah tambahan; sebarang penalti lewat biasanya disumbangkan kepada amal 

sebagai pencegahan, dan tidak diambil sebagai keuntungan (Usmani, n.d.). Syarat-syarat ini 

bertujuan memastikan bahawa ia benar-benar suatu jual beli sebenar, bukannya pinjaman 

berselindung. 

Satu lagi kebimbangan berkaitan ialah layanan terhadap penalti pembayaran lewat dalam 

perbankan Islam yang sering dihujahkan sebagai “sumbangan amal.” Dalam hukum Islam klasik, 

sedekah (ṣadaqah) pada takrifnya adalah sukarela, sedangkan yang wajib hanyalah tuntutan yang 

ditetapkan seperti zakat (termasuk bentuk pertaniannya, ‘ushr). Abu ‘Ubayd al-Qasim ibn Sallam 

secara jelas menghuraikan zakat dalam Kitab al-Amwal sebagai pungutan kebajikan yang wajib, 

dan membezakannya daripada bentuk-bentuk sedekah lain yang tidak boleh dipaksa (Abu 

Ubayd, 2007). Oleh itu, apabila sesuatu kontrak perbankan Islam mensyaratkan bayaran 

tambahan kerana kelewatan—walaupun ia dinamakan untuk amal—ia tidak lagi berfungsi 

sebagai derma sebenar, sebaliknya menjadi penalti kontrak. Dr. Muhammad Imran Ashraf 

Usmani juga menegaskan bahawa sebarang pertambahan wang yang dikenakan kerana 

penangguhan hutang pada hakikatnya adalah riba dan tidak dibenarkan; amalan menyalurkan 

jumlah tersebut ke tabung kebajikan hanyalah mekanisme pencegah yang ditoleransi, bukan 

pengesahan terhadap caj itu sendiri (Usmani, n.d.). Memandangkan bayaran itu diwajibkan oleh 

kontrak dan bukannya pilihan moral yang sukarela, ia kehilangan ciri asas sedekah dan sangat 

menyerupai surcaj berasaskan faedah. Dari sudut hakikat, maka, “derma” yang dikuatkuasakan 

melalui penalti mencerminkan amalan yang riba cuba hapuskan—selari dengan perintah al-



Qur’an supaya orang beriman meninggalkan sepenuhnya baki tuntutan riba tanpa berlindung di 

sebalik helah undang-undang (al-Qur’an 2:278–279). 

Namun para pengkritik menunjukkan bahawa dalam praktiknya, banyak transaksi Murabahah 

dilaksanakan sedemikian rupa sehingga pelanggan tidak merasakan sebarang perbezaan daripada 

pinjaman. Pelanggan biasanya mendekati bank dengan sudah memilih aset tertentu daripada 

penjual. Pemilikan oleh pihak bank selalunya hanya sekejap dan risikonya minimum (insurans 

dan jaminan mungkin sudah tersedia). Kadar keuntungan pula ditanda aras kepada kadar faedah 

(contohnya, LIBOR atau KIBOR), bererti impak ekonominya sama dengan jadual faedah 

pinjaman. Murabahah demikian “menyerupai” pinjaman: pelanggan akhirnya berhutang 

sejumlah wang yang tetap melebihi harga belian aset, untuk dibayar secara ansuran, dan jumlah 

tersebut telah ditetapkan awal serta tidak terikat dengan prestasi sebenar aset tersebut. Pihak 

bank Islam berhujah bahawa bentuk lahiriah itu penting: selagi prosedur mematuhi Syariah, 

kontrak tersebut adalah halal. Mereka berpendapat kelebihannya termasuk hakikat bahawa satu 

jual beli sebenar telah berlaku dan bank, dengan memiliki aset walaupun seketika, telah memikul 

liabiliti (contohnya, jika aset itu musnah dalam tempoh pemilikannya, bank akan menanggung 

kerugian) (Usmani, n.d.). Mereka juga menunjuk kepada hadis di mana Nabi SAW 

membenarkan jual beli salam (bayaran di hadapan untuk barang masa hadapan) dan struktur jual 

beli lain yang tidak terdapat dalam kewangan konvensional, yang menunjukkan bahawa 

menggunakan jual beli untuk tujuan pembiayaan adalah dibolehkan dalam Islam. 

Menerapkan ujian hakikat, persoalan yang perlu ditanya: Adakah pembiayaan Murabahah ini 

ibarat “memancing pada hari Ahad” dengan jala berbeza? Jawapan menurut ulama klasik 

bergantung kepada niat dan hasil. Jika bank benar-benar memudahkan urus niaga jual beli dan 

menanggung risiko pasaran, Murabahah adalah suatu jualan – dibenarkan oleh al-Qur’an (“Allah 

menghalalkan jual beli…”) dan bukan riba (al-Qur’an 2:275). Tetapi jika prosesnya diatur 

sehingga risiko pada pihak bank hampir sifar dan mark-up itu sebenarnya caj atas nilai masa, 

maka ia adalah helah undang-undang untuk mengambil faedah di bawah nama lain. Ahkam al-

Qur’an menceritakan bagaimana sesetengah kaum terdahulu mungkin mendakwa “Perdagangan 

adalah seperti riba” (al-Qur’an 2:275) – satu hujah yang dikecam al-Qur’an – manakala konteks 

moden menunjukkan sebaliknya: mendakwa riba hanyalah perdagangan (apabila disusun sebagai 

Murabahah). Perbezaannya halus tetapi signifikan: perdagangan melibatkan prestasi aset, 

ketidakpastian harga, dan risiko untung atau rugi; manakala pinjaman berfaedah menjamin 

pulangan tanpa mengira hasil. Murabahah yang dilaksanakan dengan betul akan mempunyai 

sekurang-kurangnya risiko aset sementara dan tiada jaminan keuntungan jika pelanggan gagal 

membayar hutang (kerana tiada penambahan hutang dibenarkan (Usmani, n.d.)). Secara teori, ini 

cenderung kepada ciri jual beli sebenar. Namun, realiti ekonomi menunjukkan Murabahah sering 

meninggalkan semua risiko aset kepada pelanggan selepas pembelian, dan keuntungan bank 

hampir terjamin kecuali berlaku kegagalan bayaran (yang jarang berlaku dan dilindungi pula 

dengan cagaran). Ia secara efektif menjadi instrumen berpendapatan tetap. Dalam analogi kisah 

Sabat, boleh dikatakan Murabahah lulus ujian jika dijalankan dengan pendedahan penuh kepada 

risiko perniagaan, tetapi banyak pelaksanaannya berisiko gagal dalam ujian apabila ia dihadkan 

kepada formaliti di atas kertas sahaja – “jala” dipasang pada hari Jumaat dan dikutip pada hari 

Ahad, dan “ikan” (wang lebihan) pasti berakhir di tangan bank. 

Literatur Meezan Bank sendiri mengakui wujud perbahasan tentang hal ini: “Timbul hujah 

bahawa untung atau faedah adalah sama dan pembiayaan Murabahah sama sahaja dengan 

perbankan konvensional.” Mereka membalas bahawa terdapat “beberapa aspek” yang 



membezakannya, dengan mengemukakan perkara-perkara di atas (berasaskan aset, tiada faedah 

berganda atas bayaran lewat, dsb.) (Usmani, n.d.). Dari perspektif fuqaha Hanafi, seseorang akan 

meneliti: adakah bank benar-benar mengambil milkiyah (pemilikan)? Adakah wujud daman 

(tanggungan liabiliti) ke atas bank walaupun seketika? Jika ya, keuntungan tersebut disahkan 

sebagai keuntungan jual beli yang halal. Namun jika setiap langkah telah diatur awal untuk 

menghapuskan ketidakpastian – contohnya, pelanggan terikat secara kontrak untuk membeli aset 

itu sebaik sahaja bank memperolehnya, dan bank membuat jualan sebelum ia sendiri 

memperoleh aset tersebut (kesilapan yang dilakukan oleh sesetengah bank, di mana mereka 

menjual sesuatu yang belum mereka miliki, yang mana tidak sah (Usmani, n.d.)) – maka 

Murabahah itu dilaksanakan secara tidak betul dan boleh menjadi satu helah. 

Musharakah Mutanaqisah (Pembiayaan Perumahan): Musharakah Mutanaqisah ialah 

struktur utama yang digunakan bagi pembiayaan rumah oleh banyak bank Islam, termasuk 

Meezan. Ia dibangunkan untuk menyediakan alternatif yang diterima Syariah bagi gadai janji 

konvensional. Inti kontrak ini ialah perkongsian: bank dan pelanggan bersama-sama membeli 

sebuah hartanah. Katakan pelanggan menyediakan 20% daripada harganya manakala bank 

menyumbang 80%. Mereka membentuk perkongsian (shirkat-ul-milk), jadi masing-masing 

memiliki bahagian tidak berbahagi (contohnya, 20% dan 80%). Pelanggan kemudian memajak 

(menyewa) bahagian rumah milik bank dengan membayar sewa (mencerminkan penggunaan 

bahagian tersebut) dan pada masa yang sama secara beransur-ansur membeli bahagian bank itu 

sedikit demi sedikit. Sebagai contoh, selama 20 tahun, pelanggan membeli habis bahagian 80% 

milik bank secara berperingkat, sehingga akhirnya pelanggan memiliki 100% rumah tersebut dan 

perkongsian pun tamat. Bayaran sewa disesuaikan apabila bahagian milik bank berkurang 

(komponen sewa menurun dari semasa ke semasa, manakala komponen pembayaran pembelian 

bahagian meningkat sepadan). Secara teorinya, kedua-dua pihak berkongsi risiko pemilikan 

hartanah sepanjang tempoh perkongsian. Jika nilai hartanah menjunam, pihak bank sebagai 

pemilik bersama turut menanggung kerugian ke atas bahagiannya ketika penjualan (walaupun 

dalam praktiknya, bank Islam sering mengelak penjualan sepanjang tempoh pembiayaan; mereka 

menyusun perjanjian sedemikian rupa bahawa pelanggan komited untuk membeli semua 

bahagian bank). Jika berlaku malapetaka ke atas rumah tersebut, kedua-dua pihak menanggung 

kerugian mengikut bahagian masing-masing (kebiasaannya diurus melalui insurans/takaful untuk 

mengurangkan risiko ini). 

Majlis Syariah telah menetapkan garis panduan agar kontrak-kontrak kekal berasingan dan tidak 

bercampur syarat: perjanjian perkongsian, kontrak sewaan, dan jual beli unit saham hendaklah 

terpisah dan tidak bersyarat antara satu sama lain dalam satu dokumen (Usmani, n.d.). Jika tidak 

dipatuhi, ia boleh menyerupai bentuk larangan dua jual beli dalam satu akad. Namun, dibenarkan 

untuk melaksanakannya secara turutan dengan persetujuan bersama. Penguraian perkongsian 

secara berperingkat inilah yang menjadikannya “menurun (mutanaqisah)”. Apabila dianalisis, 

aliran tunai Musharakah Mutanaqisah hampir sama dengan gadai janji konvensional: sebahagian 

daripada setiap bayaran bulanan menjadi “ekuiti” (pembelian unit saham) dan sebahagian lagi 

adalah “sewa” (analog kepada faedah). Perbezaan utama ialah pihak bank secara teorinya 

bertindak selaku pemilik bersama dan bukannya pemberi hutang mutlak. 

Adakah ini melepasi ujian kolam Sabat? Dari sudut positif, boleh dikatakan ya: Musyarakah 

adalah mod kewangan Islam yang tulen berasaskan perkongsian untung-rugi. Di sini bank 

berkongsi pemilikan, jadi ia bukan pemberi hutang dengan pulangan terjamin. Jika pelanggan 

gagal membayar atau nilai hartanah jatuh menjunam, bank boleh menanggung kerugian pada 



bahagian ekuitinya. Aspek perkongsian risiko ini selaras dengan semangat mengelakkan riba – 

keuntungan bank (melalui sewa dan penjualan unit sahamnya kelak) terikat kepada penggunaan 

dan nilai aset tersebut, bukannya semata-mata masa. Semangat keadilan dalam al-Qur’an (“...dan 

janganlah kamu dizalimi dan janganlah kamu menzalimi...” – al-Qur’an 2:279) lebih terpelihara 

berbanding dalam gadai janji berfaedah, kerana jika sesuatu musibah berlaku, bank tidak boleh 

menuntut seluruh rumah beserta lebihan – ia hanya berhak ke atas baki bahagiannya dan sewa 

tertunggak, bukan keseluruhan pinjaman tertunggak (dalam gadai janji konvensional, peminjam 

boleh kehilangan rumah tetapi masih menanggung hutang jika hasil jualan rumah tidak 

mencukupi). Musharakah Mutanaqisah dengan itu mempunyai elemen ekuiti dan keadilan 

terbina dalam jika dilaksanakan dengan betul. 

Namun, amalan tertentu boleh menjejaskan ideal ini. Selalunya, perjanjian disusun sehingga 

pelanggan diwajibkan membeli bahagian bank mengikut jadual tetap (kegagalan berbuat 

demikian dianggap pelanggaran kontrak). Kadar sewa pula diikat kepada kadar faedah pasaran 

(bagi memastikan sasaran pulangan bank tercapai). Di sesetengah tempat, jika pelanggan gagal 

membayar, bank melayan situasi itu sama seperti penyitaan gadai janji – pelanggan diusir dan 

hartanah dijual. Sepatutnya, hasil jualan kemudiannya dikongsi mengikut nisbah pemilikan, 

tetapi sesetengah kontrak menetapkan janji bahawa pelanggan akan membeli serta-merta semua 

baki bahagian bank (yang mana apabila pelanggan gagal bayar, janji ini tidak dapat dipenuhi, 

menyebabkan situasi menjadi keruh). Jika pihak bank pada hakikatnya menjamin bahawa ia akan 

mendapat kembali prinsipal dan keuntungannya walau apa pun yang terjadi (menerusi penalti 

kontrak yang berat atau jaminan pihak ketiga), maka atur cara ini terjelma semula menjadi 

pinjaman de facto. Soal pokoknya ialah sama ada Musharakah tersebut benar-benar tulen atau 

tidak. Versi yang tulen bermakna keuntungan bank tidak ditetapkan 100% terlebih dahulu – ia 

bergantung kepada bayaran sewa yang dipungut (yang bergantung kepada penggunaan aset) dan 

pada nilai jualan semula hartanah jika keadaan tidak berjalan lancar. Versi palsu pula, melalui 

perancangan kontrak, menghapuskan segala ketidakpastian untuk pihak bank, memastikan ia 

mendapat hasil yang tetap. 

Dokumentasi Meezan Bank mengakui bahawa untuk Musharakah Mutanaqisah patuh Syariah, 

beberapa opsyen yang menjadikannya terlalu mirip pinjaman mesti dielakkan. Contohnya, bank 

tidak seharusnya menetapkan janji mengikat di awal bahawa pelanggan akan membeli semua 

baki bahagian secara sekali gus apabila gagal bayar (kerana itu akan menyerupai obligasi 

hutang). Sebaliknya, biasanya digunakan ikrar sepihak atau mekanisme berperingkat supaya ia 

kekal secara teknikal sebagai perkongsian. Persoalan ujian Sabat masih tetap: adakah bank 

benar-benar bertindak sebagai rakan kongsi, atau hanya sebagai pemberi hutang berselindung di 

sebalik nama lain? Jika semuanya berjalan normal, pengalaman pelanggan hampir sama seperti 

membayar ansuran gadai janji yang merangkumi pokok dan faedah. Jika timbul masalah, dalam 

kontrak Islam yang distruktur dengan baik pelanggan dan bank sepatutnya berunding sebagai 

rakan kongsi (mungkin menjadualkan semula bayaran, atau pihak bank menanggung sebahagian 

kerugian keuntungan, dan sebagainya), sedangkan dalam pinjaman konvensional faedah hanya 

terus bertambah. Seorang ahli fiqh Hanafi klasik pasti akan menggalakkan pendekatan pertama – 

sememangnya al-Qur’an menggalakkan kelonggaran kepada penghutang yang dalam kesulitan 

(al-Qur’an 2:280), dan Khalifah ‘Umar mempamerkan contoh memberi penangguhan atau 

bantuan bukannya menguatkuasakan hutang secara keras (Abu Ubayd, 2007). Jika bank-bank 

Islam berpegang kepada etos tersebut (contohnya, dengan tidak mengenakan langkah hukuman 



yang melampaui kerugian sebenar), maka pembiayaan perumahan mereka secara substansinya 

akan menjadi lebih adil. 

Kesimpulannya, secara konsep Musharakah Mutanaqisah adalah salah satu kaedah pembiayaan 

Islam yang lebih tulen. Ia melepasi ujian hakikat sekiranya dilaksanakan dengan niat yang ikhlas, 

kerana ia dibina atas asas pemilikan bersama dan sewaan – susunan yang pernah dipraktikkan 

oleh Nabi صلى الله عليه وسلم sendiri (contohnya, Baginda dan para sahabat kerap melabur bersama dalam sesuatu 

usaha, dan Baginda memajakkan tanah Khaibar kepada orang Yahudi dengan berkongsi 

sebahagian hasilnya; ini analog kepada perkongsian dan sewa). Namun untuk benar-benar 

membezakannya daripada gadai janji terselindung, bank Islam mesti mengekalkan elemen 

perkongsian risiko. Jika akhirnya mereka memperoleh pulangan bebas risiko, maka ia hanya 

menjadi perubahan kosmetik – seperti menamakan faedah sebagai “sewa” tetapi tidak pernah 

berkongsi kemungkinan rugi. Semangat sebenar musharakah ialah perkongsian – keuntungan 

dan kerugian bersama – dan perkara itu mesti terzahir dalam pelaksanaan kontrak, bukan sekadar 

pada bentuknya. 

Ijarah (Pembiayaan Sewaan Aset): Ijarah adalah satu lagi mod pembiayaan yang digunakan 

untuk aset seperti kereta atau peralatan. Pihak bank membeli aset tersebut dan menyewakannya 

kepada pelanggan untuk tempoh tertentu dengan bayaran sewa tetap. Kadangkala terdapat janji 

atau opsyen berasingan bahawa pelanggan akan membeli aset itu pada akhir tempoh sewaan 

dengan harga nominal (dalam konteks Ijarah wa Iqtina atau Musharakah Mutanaqisah). Ijarah 

tulen hanyalah penyewaan, serupa dengan pajakan operasi konvensional. Isu Syariah dalam 

Ijarah lebih sedikit memandangkan sewaan adalah jenis kontrak yang diiktiraf – syarat utama 

adalah bahawa kegunaan aset yang disewa mestilah dibenarkan, pemilik (pemberi sewa) 

menanggung tanggungjawab sebagai pemilik (penyelenggaraan besar, risiko ke atas aset pada 

tahap tertentu), dan kadar sewa ditetapkan serta diketahui (atau berubah mengikut formula yang 

dipersetujui). Ijarah berbeza daripada pinjaman berfaedah kerana pembayaran adalah untuk 

kegunaan aset, bukan kerana meminjamkan wang, dan jika aset tidak boleh digunakan atau 

musnah, bayaran sewanya hendaklah terhenti. Dalam praktiknya, bagaimanapun, bank-bank 

Islam sering mengalihkan banyak tanggungjawab kepada penyewa (pelanggan) melalui 

perjanjian khidmat, dan menginsuranskan aset tersebut; akibatnya penyewa secara efektif 

menanggung hampir semua risiko. Hal ini sekali lagi cenderung menjadikannya sejajar dengan 

pinjaman berfaedah dari sudut pandang ekonomi. Namun begitu, boleh diperdebatkan bahawa 

Ijarah lebih hampir kepada transaksi jual beli dalam klasifikasi Syariah dan dengan itu 

dibolehkan; tetapi jika ia digunakan semata-mata untuk meniru jadual faedah (contohnya, banyak 

produk Ijarah kereta menetapkan kadar sewa tepat menyamai jumlah ansuran pinjaman 

konvensional), maka ia menghadapi kritikan yang sama tentang “bentuk mengatasi hakikat”. 

Meezan Bank menawarkan Ijarah kereta dan Ijarah peralatan, di mana mereka menekankan 

bahawa bank selaku pemilik bertanggungjawab atas takaful (insurans Islam) dan 

penyelenggaraan utama, dan lain-lain, yang merupakan perbezaan nyata daripada pinjaman 

kereta konvensional berfaedah di mana peminjam memiliki kereta dan menanggung semua 

beban. Ini adalah perubahan halus dalam pembahagian tanggungjawab yang dihargai oleh 

Syariah: liabiliti seiring dengan manfaat (pemilik berhak menerima sewa kerana menanggung 

liabiliti pemilikan – satu kaedah fiqh). Jika pada realitinya liabiliti bank sangat kecil kerana 

segala tanggungjawab dipindahkan kepada pelanggan, maka kelebihan etika itu hilang. Namun 

sekurang-kurangnya secara formal, Ijarah memastikan bank tidak boleh lepas tangan sepenuhnya 



daripada nasib aset tersebut, tidak seperti pemberi pinjaman yang hanya peduli kepada wangnya 

sahaja. 

Dalam menerapkan “ujian kolam Sabat” kepada produk berasaskan Ijarah, persoalannya: adakah 

bank berperanan sebagai tuan rumah yang menyewakan asetnya (dibenarkan), atau sebagai 

pemberi pinjaman yang tidak menanggung sebarang risiko ke atas aset (bermasalah)? Jika bank 

benar-benar bertindak seperti tuan rumah – walaupun peranannya lebih bersifat di atas kertas – 

maka aturannya bukanlah suatu penipuan; ia sememangnya kontrak sewaan yang dibenarkan 

oleh al-Qur’an dan Sunnah. Jika bank adalah “tuan rumah” yang memaksa penyewa 

menanggung setiap kerugian yang boleh dibayangkan ke atas aset (melalui waranti, perjanjian 

indemniti, dan sebagainya), maka pihak bank sebenarnya telah menukarnya menjadi pinjaman 

bebas risiko dari perspektif mereka. Sekali lagi, jawapannya bergantung kepada amalan sebenar 

dan terma khusus kontrak. 

Produk Berstruktur dan Tawarruq: Di samping produk runcit biasa, beberapa bank Islam 

menggunakan tawarruq atau Murabahah komoditi untuk pengurusan kecairan dan pembiayaan 

peribadi. Kaedah ini melibatkan siri transaksi Murabahah yang akhirnya memberikan wang tunai 

kepada pelanggan. Sebagai contoh, bank membeli logam di Bursa Logam London dengan harga 

$100, menjualnya kepada pelanggan pada harga $110 secara bayaran tertangguh, kemudian 

pelanggan serta-merta menjual logam itu di pasaran dengan harga $100 secara tunai. Pelanggan 

tersebut mendapat $100 sekarang dan berhutang $110 kemudian – secara efektif pinjaman tunai 

$100 dengan $10 faedah, tetapi dicapai melalui dua jual beli. Ini boleh dikatakan contoh paling 

jelas tentang hilah (muslihat) untuk mendapatkan riba. Para fuqaha Hanafi dalam sejarah tidak 

menyukai tipu daya sebegini. Tawarruq dibenarkan oleh sesetengah badan fatwa kontemporari 

dengan syarat-syarat tertentu (jika dilakukan sebagai jual beli berasingan tanpa perancangan 

antara pihak-pihak), namun ia tetap kontroversial dan ramai ulama Syariah menganggapnya 

pilihan terakhir yang tidak diingini. Dalam metafora kita, tawarruq diumpamakan seperti dengan 

terang-terangan memasang jala pada hari Jumaat dan mengutip ikan pada hari Ahad dengan niat 

penuh – sukar untuk melihat sebarang intipati selain daripada memperoleh pinjaman tunai. Jika 

kewangan Islam terlalu bergantung kepada instrumen sebegini, ia berisiko gagal secara moral 

walaupun kesahihan formalnya dapat dipertahankan. 

Meezan Bank berbangga kerana mengelakkan tawarruq dalam pembiayaan pelanggannya 

(mereka lebih mengutamakan mod berasaskan aset), namun bank ini mungkin masih 

menggunakan jual beli komoditi untuk keperluan kecairan antara bank. Pendekatan klasik – jika 

kita rujuk karya seperti Kitab al-Amwal dan lain-lain – menyatakan bahawa pembiayaan 

sepatutnya terkait dengan aktiviti ekonomi sebenar, bukan sekadar memperdagangkan wang. 

Sebagai contoh, Abu Ubayd merekodkan insiden di mana Khalifah ‘Umar melarang praktik yang 

boleh membawa kepada riba secara tidak langsung, seperti bentuk perdagangan tertentu di mana 

orang menukar kuantiti tidak sama bagi komoditi yang sama dengan memanipulasi bentuk 

transaksi. Beliau mengarahkan mereka: juallah komoditi itu untuk wang tunai dan kemudian 

belilah semula dengan wang (daripada menukar terus dua gred kurma dalam kuantiti tidak sama), 

kerana pertukaran langsung sedemikian dikira sebagai riba tersembunyi (al-Bukhari, n.d., Hadis 

2312). Hal ini selari dengan perdebatan moden tentang tawarruq vs. jual beli tulen. Malah, 

terdapat hadis dalam Sahih al-Bukhari yang menggambarkan orang cuba menukar kurma buruk 

dengan kurma baik dalam kuantiti tidak seimbang, dan Nabi صلى الله عليه وسلم bersabda: “Itulah sebenarnya 

riba, jangan lakukan begitu; juallah kurma buruk itu dengan wang, kemudian belilah kurma baik 

dengan wang tersebut” (al-Bukhari, n.d., Hadis 2312). Ironinya, tawarruq menggunakan urutan 



yang bertentangan (membeli komoditi secara kredit, kemudian menjualnya untuk tunai) bagi 

mencapai pinjaman wang – satu ironi yang tidak terlepas daripada perhatian para pengkritik, 

yang mengatakan arahan Nabi adalah untuk mengelakkan riba secara tidak langsung, sedangkan 

tawarruq secara terang-terangan menciptanya. Ini menunjukkan bahawa konteks amat penting: 

solusi Nabi bertujuan mengelakkan keuntungan tidak adil, manakala tawarruq digunakan untuk 

mempermudah pinjaman tunai. 

Sebagai kesimpulan bagi seksyen analisis ini, apabila kita menapis produk-produk Meezan Bank 

dan institusi serupa melalui kriteria klasik, hasilnya bercampur: ada elemen yang menepati 

prinsip Islam (perkongsian risiko dalam Musharakah, sandaran aset nyata dalam 

Ijarah/Murabahah), manakala yang lain seolah-olah menghidupkan semula apa yang diharamkan 

al-Qur’an, cuma dengan istilah baru. Metafora kolam Sabat mencabar para pengamal kewangan 

Islam: Adakah anda benar-benar menghindari ikan terlarang itu, atau sekadar menangkapnya 

secara berbeza? Sarjana klasik akan memuji usaha mengelakkan riba secara zahir, tetapi juga 

akan menuntut kejujuran dan ihsan (ketulusan yang terbaik) – bermaksud transaksi-transaksi 

tersebut tidak sepatutnya mencipta semula eksploitasi atau ketidakseimbangan yang secara 

hakikinya disebabkan oleh riba (al-Bukhari, n.d., Hadis 50; Hadis 33). Kajian kes berikutnya 

akan menggambarkan isu-isu ini dalam senario nyata. 

Kajian Kes: Alternatif Gadai Janji atau Riba 

Tersembunyi? 

Senario: Bayangkan seorang individu, Ahmad, yang sudah memiliki sebuah rumah bernilai 

$200,000 tetapi memerlukan wang tunai $50,000 untuk kecemasan. Dalam situasi konvensional, 

Ahmad mungkin akan mengambil pinjaman cagaran rumah atau pinjaman gadai janji, dengan 

rumahnya sebagai cagaran, dan membayar balik $50,000 itu beserta faedah secara ansuran. 

Sebuah bank Islam menawarkan alternatif patuh Syariah: Jual sebahagian rumah anda kepada 

kami dan kemudian pajak semula bahagian itu kepada anda. Aturannya adalah seperti berikut: 

Ahmad menjual 25% bahagian rumahnya kepada bank Islam dengan harga $50,000 secara tunai. 

Serentak itu, dia menandatangani kontrak untuk memajak 25% bahagian tersebut daripada bank, 

supaya dia dapat terus tinggal di seluruh rumah. Dia akan membayar sewa atas bahagian rumah 

milik bank, dan pada masa yang sama bersetuju bahawa setiap bulan dia akan membeli semula 

sebahagian daripada bahagian tersebut daripada bank. Sepanjang kira-kira 5 tahun pembayaran 

sedemikian, dia akan membeli kembali keseluruhan 25% bahagian tersebut, dan bayaran sewa 

akan tamat apabila dia memiliki rumah itu sepenuhnya. Pihak bank mendakwa ini ialah skim 

pembebasan ekuiti rumah melalui Musharakah Mutanaqisah – satu cara halal untuk mendapatkan 

tunai. Kini kita akan menganalisis sama ada skim ini benar-benar berbeza daripada pinjaman 

home equity konvensional. 

Bentuk kontrak: Terdapat kontrak jual beli (Ahmad menjual 25% rumahnya kepada bank), 

sebuah kontrak perkongsian (kini kedua-duanya memiliki rumah itu secara bersama), kontrak 

pajakan/sewaan (Ahmad membayar sewa untuk menggunakan bahagian milik bank), dan satu 

janji bahawa Ahmad akan secara beransur-ansur membeli semula bahagian bank tersebut. Setiap 

langkah ini dibolehkan menurut fiqh: jual beli harta, perkongsian, sewaan, dan malah seorang 

rakan kongsi membeli bahagian rakan kongsinya yang lain – kesemuanya dibolehkan menurut 

hukum. Tiada satu pun kontrak ini yang secara eksplisit menyebut “pinjaman” atau “faedah.” 



Aliran tunai: Pihak bank membayar $50,000 tunai kepada Ahmad di awal. Sepanjang 5 tahun, 

Ahmad akan membayar, sebagai contoh, sejumlah wang bulanan yang merangkumi dua 

komponen: sewa atas apa jua peratus bahagian rumah yang dimiliki bank pada waktu tersebut, 

dan bayaran pembelian untuk memperoleh, katakanlah, 0.5% bahagian rumah setiap bulan. 

Komponen sewa pada awalnya mungkin setara dengan bayaran faedah atas $50,000 – misalnya, 

jika kadar faedah setara ialah 10% setahun, bahagian 25% rumah milik bank akan dikenakan 

kadar sewa sedemikian. Apabila pemilikan Ahmad meningkat, bahagian bank (dan dengan itu 

sewa) menyusut. Sebahagian daripada bayaran Ahmad secara efektif merupakan perolehan ekuiti 

(seperti pembayaran prinsipal). Secara keseluruhan, Ahmad mungkin akhirnya membayar sekitar 

$60,000 sepanjang tempoh tersebut (termasuk $50k prinsipal dan $10k sebagai “sewa”). Jumlah 

$10k itu dari sudut ekonomi setara dengan faedah, tetapi dilabel sebagai sewa untuk penggunaan 

rumah. 

Cagaran dan kegagalan pembayaran: Rumah tersebut kini dimiliki bersama, maka secara teknikal 

bank memiliki 25%. Jika Ahmad gagal membayar sewa atau membeli unit tambahan rumah 

mengikut jadual, bank boleh menamatkan pajakan dan sama ada menjual bahagiannya atau 

meminta Ahmad menjual rumah tersebut untuk mengambil kembali bahagiannya. Berbeza 

dengan pinjaman konvensional, bank sudah pun memiliki sebahagian daripada aset (rumah) itu, 

bukannya hanya mempunyai hak cagaran. Hal ini boleh merumitkan keadaan bagi Ahmad (dia 

tidak boleh sewenang-wenangnya menafikan hak milik bersama bank) atau melindunginya (bank 

tidak boleh menuntut lebih daripada bahagiannya sendiri). 

Pada zahirnya, Ahmad tidak membayar “faedah,” dia membayar sewa sambil terus menikmati 

kegunaan penuh rumah tersebut. Tetapi pada hakikatnya, adakah ini berbeza daripada pinjaman? 

Jika kita ketepikan proses berbilang langkah itu, hasil akhirnya: Ahmad menerima $50k dan 

memulangkan ~$60k secara ansuran, dengan rumahnya sebagai jaminan. Pemerhati skeptikal 

akan berkata bahawa ini secara ekonomi adalah pinjaman $50k selama 5 tahun pada kadar ~10% 

setahun, bercagarkan rumah. Hakikat bahawa pelbagai kontrak digunakan hanyalah formaliti, 

kerana penggunaan rumah oleh Ahmad tidak pernah berubah (dia tinggal di situ sebelum, 

semasa, dan selepas perjanjian), dan pemilikan separa oleh bank hanyalah wasilah untuk 

memperoleh “sewa” yang sebenarnya bersamaan hasil keuntungan atas wang yang dipinjamkan. 

Seorang fuqaha klasik mungkin menyamakan hal ini dengan senario terlarang: “Aku akan ‘beli’ 

hartamu secara tunai dan ‘jual’ kembali kepadamu dengan harga lebih tinggi secara ansuran.” Ini 

pada asasnya adalah bay‘ al-‘inah sekiranya kedua-dua jual beli telah dipersetujui sejak awal – 

suatu helah pinjaman yang diketahui. Dalam senario kita, perbezaannya adalah bank tidak 

menjual balik aset tersebut secara langsung; sebaliknya ia memasuki perkongsian/pajakan dan 

penjualan secara berperingkat. Tetapi jika sejak awal semua pihak sudah berniat bahawa Ahmad 

akan menebus semula bahagian bank (yang sememangnya niat mereka), maka urutan ini sudah 

ditentukan awal: pembelian oleh bank hanyalah sementara dan bersyarat kepada pembelian balik 

oleh Ahmad. 

Dari perspektif Syariah, para pembela transaksi ini akan berhujah: setiap langkah berasingan dan 

hanya berlaku atas persetujuan bersama. Ahmad (secara teori) boleh memilih untuk tidak 

membeli semula bahagian tersebut, dan bank boleh mengekalkan bahagiannya atau menjualnya 

kepada pihak lain. Sewa yang dibayar adalah untuk perkhidmatan nyata – iaitu menikmati suku 

rumah yang tidak lagi dimilikinya. Jadi mereka mendakwa ia bukan pinjaman dan faedah, tetapi 



gabungan jual beli dan Ijarah. Mereka juga akan menyebut bahawa Majlis Ideologi Islam atau 

jawatankuasa Syariah bank telah menilai dan meluluskannya sebagai patuh Syariah. 

Namun, menerapkan ujian bentuk vs hakikat, kita perlu bertanya: Adakah sebarang risiko atau 

perubahan pemilikan yang bermakna berlaku, atau adakah semuanya diatur untuk meniru 

pinjaman? Jika pembayaran Ahmad disusun sedemikian rupa sehingga pulangan bank telah 

ditetapkan awal-awal lagi (sangat berkemungkinan ditetapkan melalui jadual sewa dan harga 

belian semula), maka bank sebenarnya tidak berkongsi apa-apa risiko pasaran selain risiko gagal 

bayar. Jika harga rumah naik mendadak atau merudum, ia tidak menjejaskan rancangan ini – 

keuntungan bank tetap $10k atas $50k, secara tetap. Dalam perkongsian tulen, jika nilai rumah 

berganda, nilai bahagian 25% bank juga berganda, dan mungkin mereka mendapat manfaat lebih 

besar (kecuali Ahmad tetap perlu membeli bahagian itu pada harga yang telah ditetapkan). Tetapi 

biasanya harga belian unit bahagian telah ditetapkan awal, melindungi kedua-dua pihak daripada 

turun naik pasaran. Ini menunjukkan bahawa “perkongsian” tersebut tidak dimaksudkan untuk 

terbuka sebagaimana perkongsian normal; ia adalah cara untuk menjadualkan semula bayaran 

pinjaman (amortisasi). 

Secara klasik, bay‘ al-‘inah (jual dan beli semula segera) dikecam keras. Ulama Hanafi dan 

Hanbali menganggapnya tidak sah atau sekurang-kurangnya berdosa jika dilakukan sebagai 

muslihat. Nabi صلى الله عليه وسلم disebut dalam sebuah hadis (walaupun dengan sanad yang lemah) bersabda: 

“Akan datang suatu zaman di mana orang menghalalkan riba dengan menamakannya bukan 

dengan namanya.” Baginda juga memberi amaran bahawa jika umat Islam menjadi alpa, terlibat 

dalam transaksi ‘inah dan mengejar keuntungan duniawi, Allah akan menimpakan kehinaan ke 

atas mereka sehingga mereka kembali kepada agama mereka (diriwayatkan oleh Ahmad dan Abu 

Dawud). Kajian kes ini membunyikan amaran tersebut: alternatif gadai janji yang ditawarkan 

kepada Ahmad pada dasarnya adalah ‘inah yang dibungkus semula. Bank membeli sebahagian 

aset dan menjualnya semula secara beransur-ansur dengan harga markup. 

Jika kita meneliti Kitab al-Kharaj atau sumber awal lain mengenai pinjaman oleh negara, kita 

tidak menemui sebarang duluan bahawa negara Islam awal atau para sahabat menggunakan 

transaksi ‘inah untuk memberi pinjaman. Sebaliknya, seperti yang telah dinyatakan, mereka 

hanya memberikan pinjaman tanpa faedah, atau malah bantuan langsung kepada mereka yang 

memerlukan (Abu Ubayd, 2007). Idea memastikan keuntungan atas pinjaman adalah sesuatu 

yang dipandang jijik – amalan pra-Islam yang dihapuskan oleh Islam. Sepupu Nabi sendiri, 

Zubair ibn al-Awwam, pernah berkata: “Jika aku meminjamkan wang kepada seseorang, aku 

jadikannya qarḍ (pinjaman) dan bukan simpanan, kerana aku takut ia mungkin dianggap sebagai 

riba.” Beliau mahu menegaskan bahawa beliau hanya mengharapkan kembali tepat jumlah yang 

dipinjamkannya, tidak lebih (pada masa itu, penyimpan harta sering mengharapkan manfaat 

tertentu). Ketelitian sebegini adalah piawaian yang ditetapkan Islam. 

Dalam senario Ahmad, meskipun tiada faedah dikenakan secara terang-terangan, pihak bank 

ternyata menyusun transaksi itu sedemikian rupa sehingga mereka memperoleh lebih daripada 

jumlah yang mereka keluarkan. Seseorang mungkin berhujah bahawa mereka berhak mendapat 

lebihan itu sebagai sewa kerana Ahmad menikmati penggunaan bahagian rumah milik bank. 

Namun Ahmad mungkin membalas: “Saya tidak mendapat apa-apa yang baru; rumah itu 

memang milik saya.” Ini adalah poin yang wajar – sebelum perjanjian, Ahmad adalah pemilik 

100% dan tidak memerlukan izin untuk menggunakan rumahnya. Selepas perjanjian, dia 

terpaksa “menyewa” sebahagian daripada rumahnya sendiri. Manfaat yang diperolehnya 



hanyalah $50k tunai – tepat seperti apa yang diberi oleh pinjaman. Maka membayar sewa atas 

aset milik sendiri dari sudut ekonomi adalah serupa dengan membayar faedah atas wang tunai, 

jika wang tunai itulah sebenarnya yang dikehendaki. 

Oleh itu, kajian kes ini menunjukkan bagaimana bentuk (penjualan separa dan pajakan) boleh 

digunakan untuk mencapai hakikat suatu pinjaman tunai berfaedah. Faqih Hanafi al-Sarakhsi 

menulis dalam Al-Mabsut bahawa kontrak perlu dilihat berdasarkan objektifnya: jika pihak-

pihak menyamarkan suatu transaksi untuk mengelak larangan, hakim dan mufti hendaklah 

membatalkan muslihat tersebut dan menilainya mengikut realitinya. Dalam kes Ahmad, jika ia 

dibawa ke sebuah mahkamah Syariah hipotetikal yang menyedari niat di sebalik aturannya, 

hakim mungkin akan mengisytiharkannya sebagai jual beli ‘inah dan membatalkan sebarang 

bayaran lebihan di atas $50k – terutama sekali jika Ahmad datang bertaubat kerana terlibat 

dalam transaksi berunsur riba terselindung. Sudah tentu, bank-bank Islam masa kini beroperasi di 

bawah sistem undang-undang sekular, jadi senario ini bersifat teoretikal. Namun, ini 

menggariskan bahawa dari sudut etika Syariah semata-mata, urus niaga Ahmad boleh dilihat 

sebagai satu helah yang buruk dan bukannya solusi kewangan Islam yang sejati. 

Nota penting: Tidak semua produk perbankan Islam sebegitu bermasalah. Sesetengahnya, seperti 

usaha Musyarakah atau Mudharabah yang tulen (pelaburan ekuiti), benar-benar berkongsi risiko 

dan pulangan dan dengan itu terkeluar daripada paradigma riba. Seksyen seterusnya akan 

menampilkan alternatif klasik sedemikian yang membawa intipati keadilan dan perkongsian 

sebagaimana yang didukung oleh ekonomi Islam. 

Perbincangan: Alternatif Klasik dan Penyelesaian 

Masyarakat Islam awal, berpandukan pandangan hidup al-Qur’an dan teladan Nabi صلى الله عليه وسلم, 

membangunkan amalan kewangan yang mengelakkan riba sambil memudahkan perdagangan, 

pemilikan rumah, pertanian, dan keperluan awam. Memandangkan isu yang dikenal pasti dalam 

beberapa produk perbankan Islam moden, alternatif klasik ini wajar dihidupkan semula dan 

disesuaikan. Ia menekankan ketelusan, perkongsian risiko, dan kebajikan sosial – dengan 

menumpukan hakikat berbanding bentuk. 

1. Musyarakah – Pembiayaan Perkongsian: Musyarakah adalah usaha sama atau perkongsian di 

mana semua rakan kongsi menyumbang modal dan berkongsi keuntungan serta kerugian 

mengikut nisbah yang dipersetujui. Tidak seperti pinjaman, tiada pulangan yang terjamin untuk 

mana-mana pihak; pulangan bergantung kepada kejayaan usaha tersebut. Kaedah ini merupakan 

kaedah pembiayaan yang lazim pada zaman Nabi صلى الله عليه وسلم dan sesudahnya – sebagai contoh, para 

pedagang pada zaman Baginda kerap mengumpulkan modal bersama bagi membiayai kafilah 

dagang dan kemudian berkongsi keuntungan apabila barang dagangan terjual. Dalam konteks 

pembelian rumah atau pengembangan perniagaan, model perkongsian boleh digunakan (seperti 

dalam musharakah mutanaqisah, sebaik-baiknya dalam bentuk yang tulen) supaya jika seseorang 

memerlukan dana untuk membeli hartanah atau mengembangkan perniagaan, seorang pelabur 

boleh menyediakan modal sebagai pertukaran bahagian ekuiti, berbanding memberi hutang 

dengan pulangan tetap. Keuntungan dikongsi (melalui hasil sewaan atau pendapatan perniagaan) 

dan kerugian juga dikongsi. Pendekatan ini selari dengan pernyataan al-Qur’an bahawa Allah 

“menghalalkan jual beli” (al-Qur’an 2:275) – jual beli di sini termasuk usaha sama di mana 

modal dan tenaga bekerjasama menjana keuntungan. Ia menghapuskan ketidakadilan apabila 



satu pihak mendapat keuntungan yang terjamin manakala pihak satu lagi menanggung semua 

risiko. 

Namun dalam praktik, pembiayaan ekuiti juga ada cabarannya – ia memerlukan kepercayaan 

antara rakan kongsi, dan ramai pelabur lebih suka kepastian hutang. Walau begitu, ulama klasik 

seperti Imam Malik dan Imam Abu Hanifah cenderung mengutamakan perkongsian dan 

pembahagian untung rugi; jualan bertangguh (seperti murabahah) hanya diharuskan dalam had 

tertentu kerana tidak semua transaksi praktikal dibuat melalui perkongsian. Ideal ekonomi Islam 

ialah modal kerap dilaburkan berasaskan untung rugi (mudharabah atau musyarakah) yang 

menjana aktiviti ekonomi sebenar, bukannya dipinjamkan dengan pulangan tetap seperti faedah. 

Sebagai contoh, daripada Ahmad dalam kajian kes di atas berurusan dengan bank, dia boleh 

sahaja membuat perjanjian musyarakah dengan seorang pelabur individu: pelabur memberikan 

50,000$ dan menjadi pemilik bersama 25% secara kekal, berhak kepada 25% daripada sebarang 

hasil sewaan atau harga jualan. Ahmad mendapat manfaat 50,000$ tadi tanpa menanggung 

hutang. Kemudian, jika dia mahu, dia boleh membeli semula bahagian tersebut daripada pelabur 

pada nilai pasaran atau turut sama berkongsi kenaikan nilai rumah. Kedua-dua pihak berkongsi 

risiko: jika nilai rumah jatuh, nilai bahagian pelabur turut jatuh. Model ini adil dan bebas riba, 

walaupun dari perspektif Ahmad, dia terpaksa melepaskan sebahagian daripada potensi kenaikan 

nilai rumahnya. Tetapi itulah harga perkongsian risiko – tiada jaminan keuntungan untuk mana-

mana pihak, tidak seperti pinjaman riba yang meletakkan hampir semua risiko kepada peminjam 

sahaja. 

2. Mudharabah – Perkongsian Pelabur-Pengusaha: Mudharabah adalah bentuk perkongsian khas 

di mana satu pihak menyediakan modal (rabb al-mal) dan satu lagi menyediakan 

tenaga/kemahiran pengurusan (mudharib). Keuntungan dikongsi mengikut perjanjian 

(contohnya, 50-50), manakala kerugian (jika ada) ditanggung sepenuhnya oleh pemberi modal 

(pengurus kehilangan usaha/masa, pemodal kehilangan wang). Model inilah asas kepada banyak 

perjalanan perdagangan pada Islam awal – contohnya, terdapat riwayat bahawa Khadijah (r.a.) 

mengupah Nabi Muhammad (s.a.w.) yang masih muda dalam suatu mudharabah: beliau 

menyediakan modal dan Baginda berniaga dengannya, lalu berkongsi keuntungan. Susunan 

berasaskan ekuiti sedemikian menghapuskan ketidakadilan di mana penghutang wajib membayar 

balik hutang dalam apa jua keadaan – sebaliknya, jika perniagaan mendapat untung, kedua-dua 

pihak berkongsi; jika tiada untung, pemodal tidak mendapat pulangan. Ini menggalakkan 

pembiayaan projek yang produktif dan selari dengan norma etika. Dalam perbankan moden, 

mudharabah sebenar boleh digunakan untuk pembiayaan modal teroka, PKS dan sebagainya, dan 

sememangnya bank-bank Islam menggunakan konsep mudharabah di bahagian deposit (banyak 

akaun simpanan secara nominal adalah berkonsep mudharabah, di mana pendeposit sebagai 

pelabur dan bank sebagai mudharib berkongsi keuntungan). Namun, pembiayaan mudharabah 

kepada usahawan masih agak jarang berlaku, sebahagiannya kerana bank dan pengawal selia 

cenderung memilih mod yang lebih selamat dan berkolateral. 

Para ulama klasik membincangkan perincian hukum mudharabah secara meluas untuk 

memastikan amanah dan ketelusan. Penting diperhatikan bahawa Nabi صلى الله عليه وسلم dan para sahabat 

menegaskan mudharib tidak boleh menjamin pulangan tetap – sebarang jaminan sedemikian 

menjadikan kontrak itu suatu pinjaman terselindung dan dengan itu riba. Ini mengajar kita 

bahawa sebarang janji perlindungan modal atau pulangan tetap menyalahi prinsip mudharabah. 

Bank-bank Islam kadangkala menghadapi dilema kerana pendeposit mahukan jaminan, tetapi 

secara prinsipnya akaun mudharabah boleh mengalami kerugian. Dalam praktiknya, bank secara 



senyap-senyap mengetepikan yuran atau menggunakan rizab untuk melicinkan pulangan agar 

pendeposit terhindar daripada kerugian – ini adalah penyesuaian moden, tetapi idealnya prinsip 

perkongsian untung-rugi hendaklah dikekalkan supaya susunan tersebut halal pada semangatnya. 

3. Pinjaman Tanpa Faedah (Qard Hasan) dan Dana Awam: Dalam sistem Islam, pinjaman 

bukanlah instrumen untuk meraih untung – ia dilihat sebagai perbuatan kebajikan atau cara 

memenuhi keperluan. Istilah qard hasan bermaksud pinjaman kebajikan. Al-Qur’an memuji 

orang yang memberikan pinjaman kepada yang memerlukan “dengan mencari keredaan Allah” 

(al-Qur’an 2:245; 57:11). Nabi صلى الله عليه وسلم sangat menggalakkan memberi pinjaman tanpa faedah, dan 

memberi amaran bahawa mengambil walaupun sedikit imbuhan sebagai balasan pinjaman boleh 

tergolong sebagai riba. Berpandukan etos ini, masyarakat Muslim membangunkan mekanisme 

pembiayaan tanpa faedah, khususnya untuk golongan miskin. Salah satu mekanisme utamanya 

adalah zakat – salah satu daripada lapan asnaf zakat ialah al-gharimin (orang-orang berhutang). 

Ini bermakna sebahagian dana zakat diperuntukkan khusus untuk melunaskan hutang orang-

orang yang terbeban, sebagai sejenis bantuan tanpa faedah. Pendekatan ini mencegah 

pembentukan golongan peminjam kekal dan menunjukkan bahawa undang-undang Islam 

menangani hutang bukan dengan mengusulkan pembiayaan semula berfaedah, tetapi dengan 

penghapusan atau pelepasan hutang tersebut. 

Mekanisme lain: Baitulmal (perbendaharaan awam) dalam Islam awal kadangkala menyediakan 

pinjaman qard hasan. Tercatat bahawa Khalifah ‘Umar mencipta semacam “program pinjaman” 

awal untuk para petani yang tidak mampu membayar cukai akibat kesusahan – beliau 

meminjamkan dana kepada mereka untuk dilaburkan pada tanah dengan jangkaan pembayaran 

balik apabila keadaan mereka pulih (Abu Ubayd, 2007). Yang penting, pinjaman-pinjaman ini 

tidak mempunyai faedah. Ia pada asasnya merupakan saluran kredit yang dibiayai kerajaan 

semata-mata bertujuan menyokong rakyat, bukan menjana pendapatan. Berbanding negara 

moden yang sering berhutang dengan faedah atau menggalakkan pinjaman mikro berfaedah, 

model Islam berteraskan bantuan tanpa faedah. Dalam konteks moden, seseorang boleh 

membayangkan sebuah bank Islam atau negara Islam mengendalikan tabung qard hasan untuk 

keperluan penting (contohnya pendidikan, perubatan, atau modal perniagaan kecil). Malah, 

beberapa bank Islam memperuntukkan dana kebajikan yang datang daripada pendapatan tidak 

halal atau yuran lewat bayar, untuk disalurkan sebagai pinjaman qard hasan kepada pelajar atau 

pesakit yang memerlukan. Walaupun inisiatif sebegini tidak menguntungkan secara komersial, ia 

mengikuti model kenabian dan membina hubungan baik dalam masyarakat. 

Tambahan pula, wakaf sepanjang sejarah berperanan besar menyediakan perkhidmatan sosial 

tanpa riba. Sebagai contoh, dana wakaf pernah digunakan untuk menubuhkan rumah tumpangan 

percuma, hospital, dan juga tabung pinjaman tanpa faedah (di mana sesuatu institusi wakaf 

meminjamkan wang daripada pokok hartanya dan memutarkan dana tersebut). Dalam era moden, 

kewangan Islam boleh memanfaatkan teknologi kewangan (fintech) untuk mewujudkan kolam 

qard hasan atau pembiayaan komuniti (crowdfunding) bagi pinjaman kebajikan, yang benar-

benar menghapuskan riba di mana sahaja mampu – berbanding sekadar mencari ganti istilah 

untuk riba. 

4. Pembiayaan Infrastruktur Awam melalui Cukai, Bukan Berhutang: Satu lagi alternatif klasik 

ialah pembiayaan projek awam (jalan raya, terusan, kubu pertahanan, dll.) melalui hasil cukai 

atau perkongsian hasil, bukannya dengan berhutang secara berfaedah. Konsep bon kerajaan 

berfaedah tidak dikenal dalam Zaman Kegemilangan Islam – jika dana diperlukan, mereka sama 



ada menaikkan cukai (dengan batasan Syariah dan keadilan sosial dipatuhi), atau memohon 

sumbangan sukarela daripada golongan kaya. Kadangkala susunan mirip sukuk digunakan 

(misalnya, memberi seseorang hak terhadap aliran pendapatan sesuatu aset sebagai tukaran 

pelaburan pendahuluan), tetapi susunan ini berasaskan aset atau hasil, bukan hutang dengan 

faedah. Kewangan Islam moden telah mencipta instrumen sukuk untuk memenuhi keperluan 

kewangan kerajaan, yang distrukturkan berasaskan pajakan atau perkongsian. Apabila 

dilaksanakan dengan betul, sukuk ini mewakili pelaburan dalam aset pendasar (contohnya, 

kerajaan menjual hak manfaat ke atas sebahagian aset kepada para pelabur dan kemudian 

menyewanya semula). Ini lebih mirip kepada pembiayaan ekuiti atau aset berbanding hutang 

tulen. Perbezaan ketara: pada zaman klasik, jika aset yang dibiayai kerajaan tidak menghasilkan 

pulangan seperti dijangka, pemegang sukuk perlu menanggung kerugian tersebut (risiko), 

sedangkan pemegang bon konvensional tetap menuntut faedah mereka. Dengan memperkenalkan 

semula perkongsian risiko di peringkat negara, kewangan Islam dapat mengelakkan beban 

faedah berbunga-gan da yang menekan rakyat, sebaliknya mengaitkan pulangan dengan hasil 

pembangunan sebenar. 

Mungkin timbul persoalan: bolehkah bank beroperasi tanpa mengenakan sesuatu seperti faedah? 

Secara klasiknya, institusi perbankan seperti sekarang tidak wujud; yang ada hanyalah penukar 

wang dan pembiaya saudagar yang berurusan melalui perkongsian untung atau yuran 

perkhidmatan. Dalam era moden, bank Islam boleh bertahan dengan mengenakan yuran bagi 

perkhidmatan dan memperoleh keuntungan melalui pelaburan, bukannya melalui faedah atas 

pinjaman. Banyak bank Islam sudah pun mengaut keuntungan dengan menjalankan perdagangan 

(Murabahah) dan pajakan (Ijarah) seperti yang dibincangkan tadi – mod-mod ini dibenarkan jika 

dilaksanakan dengan betul. Bank juga menjana yuran melalui perkhidmatan seperti penghantaran 

wang, jaminan, dan sebagainya. Cabarannya adalah memaksimumkan pembiayaan yang benar-

benar berasaskan perkongsian risiko dan meminimumkan pembiayaan yang hanya meniru 

kaedah berfaedah. 

5. Ketelusan dan Pengawasan Komuniti: Satu alternatif yang lebih lembut tetapi penting adalah 

pendekatan terhadap ketelusan yang ditekankan oleh para sarjana klasik. Transaksi mesti 

didokumentasikan dengan jelas (sebagaimana perintah al-Qur’an dalam 2:282 agar hutang 

ditulis), dan sebarang klausa zalim hendaklah dielakkan. Kontrak Islam klasik relatifnya ringkas: 

ia tidak direka oleh barisan peguam untuk mengeksploitasi ruang kosong undang-undang – Nabi 

 bersabda: “Kaum Muslimin terikat dengan syarat-syarat mereka, kecuali syarat yang صلى الله عليه وسلم

menghalalkan yang haram atau mengharamkan yang halal.” Berdasarkan standard ini, apa-apa 

syarat yang dimasukkan semata-mata untuk menghalalkan riba (misalnya, “penyewa akan 

menanggung sepenuhnya sebarang kerugian agar keuntungan pemilik terjamin”) adalah terbatal. 

Bank-bank Islam perlu menghayati prinsip kesederhanaan dan kejelasan: jika sesuatu itu 

kelihatan seperti itik, berjalan seperti itik (yakni jika sesuatu produk kelihatan dan berfungsi 

seperti faedah), mungkin lebih baik ia diakui sebagai faedah dan dijauhi, daripada 

disembunyikan di bawah pelbagai lapisan kerumitan. Ini merupakan alternatif moral: alternatif 

kepada hiyal yang meragukan adalah pematuhan yang terus-terang dan usaha mencari 

pematuhan yang tulen kepada semangat Syariah. 

Kesimpulannya, ekonomi Islam klasik menawarkan kaedah pembiayaan yang asli berteraskan 

keadilan: Musyarakah dan Mudharabah menjadikan pemberi dana sebagai rakan kongsi yang 

sama-sama menanggung untung rugi bersama usahawan, menyelaraskan insentif dan berkongsi 

beban. Pinjaman tanpa faedah (qard hasan) memupuk ihsan dan semangat komuniti, 



menyelamatkan golongan lemah daripada kitaran hutang. Zakat dan wakaf memastikan golongan 

miskin serta berhutang mendapat kelegaan, bukan dieksploitasi. Dan model kewangan awam 

berasaskan cukai dan perbelanjaan mengelakkan masyarakat menjadi hamba kepada pemiutang. 

Alternatif ini mungkin tidak semestinya semenguntungkan atau semudah pinjaman berfaedah, 

tetapi ia membawa barakah kerana selari dengan prinsip Ilahi dan kedudukan etika yang lebih 

tinggi—tidak mengambil kesempatan atas kelemahan atau semata-mata nilai masa wang. 

Kewangan Islam moden sebenarnya mampu melaksanakannya—malah beberapa institusi dan 

startup fintech sudah meneroka fintech perkongsian untung rugi, model pembelian rumah 

koperasi, dan mikro-kewangan kebajikan. Dengan inovasi dan keikhlasan, industri ini boleh 

bergerak lebih dekat kepada ideal klasik ini, sekali gus benar-benar membezakan dirinya 

daripada perbankan konvensional dari segi amalan, bukan sekadar penjenamaan. 

Kesimpulan 

Perbankan Islam kini berada di persimpangan kritikal di mana ia mesti memilih antara dua 

paradigma: sekadar memperbanyak produk kewangan konvensional dengan istilah hukum Islam, 

atau menghayati visi ekonomi transformatif yang digariskan oleh al-Qur’an dan Sunnah. Kajian 

ini, melalui metafora “Ujian Kolam Sabat”, telah menunjukkan bahawa berpegang kepada 

bentuk kontrak semata-mata sambil mengabaikan intipati ekonomi berisiko melanggari larangan 

riba yang menjadi sebab kewangan Islam diwujudkan. Jika sesuatu produk bank Islam 

memberikan hasil yang sama seperti pinjaman berasaskan riba – pulangan tetap, bebas risiko 

kepada pihak pembiaya dan pemindahan semua risiko kepada pelanggan – maka sebagaimana 

peringatan sumber-sumber klasik, amalan sedemikian mungkin merupakan riba pada segala-

galanya kecuali namanya. 

Penilaian kami terhadap produk-produk Meezan Bank menunjukkan adanya kedua-dua usaha 

terpuji dan perkara yang membimbangkan. Di satu pihak, mod seperti Musharakah Mutanaqisah 

dan Ijarah berpotensi memaparkan perkongsian tulen dan keadilan, sesuai dengan prinsip al-

Qur’an tentang manfaat bersama dan kelonggaran kepada penghutang (al-Qur’an 2:278; 2:280). 

Namun sebaliknya, apabila mod-mod tersebut dilaksanakan dengan tujuan menjamin keuntungan 

bank walau apapun keadaan, ia mulai menyerupai transaksi riba jahiliah yang telah dihapuskan 

Islam (al-Jassas, 1992). Kajian kes mengenai alternatif gadai janji Islam menunjukkan betapa 

mudahnya rangkaian kontrak yang halal boleh diorkestrasi untuk menghasilkan natijah yang 

haram, melainkan ada pengawasan teliti dan niat yang ikhlas untuk menghalangnya. 

Apa yang paling penting, niat dan ketelusanlah yang membezakan transaksi yang benar-benar 

Islamik daripada helah hukum semata-mata. Dalam undang-undang Islam, perbuatan dinilai 

menurut niat – jual beli yang diniatkan sebagai jual beli adalah halal; manakala “jual beli” yang 

diniatkan sebagai pinjaman berfaedah tidaklah halal, meskipun secara teknikal kontraknya 

berbentuk jual beli. Maka, institusi kewangan Islam moden mesti menerapkan budaya 

pematuhan yang tulen: para anggota lembaga Syariah dan pihak pengurusan hendaklah tidak 

hanya bertanya “Adakah kontrak ini sah di atas kertas?”, tetapi juga “Apa sebenarnya matlamat 

kita dengan transaksi ini, dan adakah ia selari dengan semangat Syariah?” 

Satu lagi kesimpulan daripada kajian klasik kita adalah penegasan terhadap keadilan dan belas 

ihsan. Larangan riba berjalin rapat dengan pembinaan keadilan – supaya pemberi hutang tidak 

menindas peminjam, kekayaan tidak tertumpu secara tidak adil, dan transaksi tidak memakan 



harta orang lain secara batil (al-Qur’an 2:188; 4:29). Maka, kejayaan kewangan Islam tidak 

seharusnya diukur semata-mata melalui berapa banyak produk konvensional yang dapat 

ditirunya secara kompetitif, tetapi melalui sejauh mana perbezaan positif yang dibawanya dalam 

kehidupan masyarakat dengan menjiwai nilai-nilai Islam – memupuk keusahawanan, berkongsi 

risiko, meringankan beban orang berhutang, dan memutar kekayaan kepada penggunaan yang 

produktif. 

Sebagai kesimpulan akhir, hala tuju bagi perbankan dan kewangan Islam adalah kembali kepada 

prinsip-prinsip pertama. Dengan menilai semula struktur moden menerusi ilmu klasik – seperti 

yang telah kita lakukan di sini – industri boleh mengenal pasti di mana ia tersasar menjadi 

sekadar formaliti dan berpatah balik. Ia boleh mencipta inovasi alternatif tulen – seperti 

pembiayaan pemilikan rumah berasaskan ekuiti, akaun pelaburan perkongsian untung-rugi untuk 

pendeposit, dan pembiayaan sosial untuk golongan memerlukan – yang memenuhi maqasid 

Syariah: keadilan, kebajikan, dan pencegahan kemudaratan. Matlamatnya mestilah untuk 

menjadikan kewangan Islam bukan sekadar “diterima dari segi Syariah” tetapi bermanfaat dari 

segi Syariah: satu wahana untuk meningkatkan keadilan sosio-ekonomi dan menghapuskan racun 

riba daripada masyarakat kita pada kedua-dua peringkat lafaz dan semangat. 

Kolam Sabat riba akan terus memerangkap ikan-ikan yang alpa jika umat Islam hanya 

menumpukan kepada mengalihkan jala. Sebaliknya, kita mesti menghayati seruan al-Qur’an: 

“Wahai orang-orang yang beriman! Bertakwalah kepada Allah dan tinggalkan saki-baki riba jika 

kamu orang beriman” (al-Qur’an 2:278). Meninggalkannya bermakna tidak memasukkannya 

semula melalui pintu belakang. Ia bermaksud berusaha ke arah amalan kewangan yang saksama 

dan telus. Perbankan Islam boleh memimpin usaha ini, tetapi ia mesti bersedia untuk melakukan 

perubahan berani dan mungkin mengorbankan keuntungan jangka pendek dalam model 

perniagaannya demi meraih keberkatan jangka panjang ekonomi bebas riba. 

Akhirnya, kejayaan usaha ini memerlukan kerjasama kolektif – para ulama, pengamal industri, 

pihak berkuasa dan para pelanggan semuanya mempunyai peranan agar janji kewangan Islam 

dapat dipenuhi pada sudut hakikatnya. Hanya dengan itu perbankan Islam akan benar-benar 

terzahir berbeza daripada perbankan konvensional dan mampu menutup mulut para skeptik. Dan 

hanya dengan itu ia boleh mendakwa telah melepasi “Ujian Kolam Sabat” – dengan bukan sahaja 

meninggalkan riba pada zahirnya, tetapi juga intipatinya, lantas meraih keredaan Allah SWT dan 

menyumbang kepada sistem kewangan yang lebih adil bagi seluruh manusia. 

Penafian 

Makalah ini merupakan kajian ilmiah dan bukan fatwa atau ketetapan rasmi Syariah. Analisis 

dan interpretasi yang dikemukakan di sini merupakan usaha akademik untuk mengaitkan ilmu 

fiqh Islam klasik dengan praktik semasa. Produk dan kontrak perbankan boleh menjadi 

kompleks, dan status kepatuhan Syariahnya mungkin bergantung pada perincian halus yang tidak 

dihuraikan sepenuhnya di atas. Para pembaca diingatkan agar tidak menentukan sendiri 

kesahihan mana-mana kontrak kewangan tanpa merujuk kepada ulama Syariah bertauliah yang 

dapat menilai kes khusus. Pandangan yang dinyatakan terbuka kepada perbahasan dan kritikan 

lanjut – selaras dengan tradisi keilmuan Islam yang menggalakkan dialog (shura) dan 

kepelbagaian pendapat (ikhtilaf). 



Penulis bertujuan mendorong ketelusan dan keikhlasan dalam kewangan Islam, dengan harapan 

sebarang jurang antara bentuk dan substansi dapat dijembatani melalui usaha kolektif. Maklum 

balas membina daripada pakar-pakar undang-undang Islam, ekonomi, dan kewangan amat dialu-

alukan agar wacana penting ini terus berkembang. Akhirnya, segala kebaikan atau ketepatan 

dalam kerja ini datangnya dari Allah, manakala sebarang kesilapan adalah kelemahan penulis 

sendiri. Penyelidikan ini bertujuan semata-mata untuk meningkatkan pemahaman dan tidak 

wajar dianggap sebagai nasihat kewangan peribadi. Semoga Allah SWT membalas usaha ikhlas 

semua yang berusaha menghapuskan riba dan memberkati transaksi ekonomi kita dengan 

keadilan dan keberkatan. 

Rujukan 
Abu ‘Ubayd al-Qasim ibn Sallam (2007). Kitab al-Amwal (“Kitab Harta”). Edisi pertama 

(1428H). Kaherah: Dar Prophetic Guidance. (Tahkikan oleh Abu Ishaq al-Huwayni al-Athari). 

Abu Yusuf, Ya‘qub ibn Ibrahim al-Ansari (t.t.). Kitab al-Kharaj. Terjemahan Urdu oleh Maulana 

Niaz Ahmad Okarvi. Lahore: Maktaba Rahmania. 

al-Bukhari, Muhammad ibn Isma‘il (t.t.). Sahih al-Bukhari. Terjemahan bahasa Inggeris. Edisi 

teks projek (penomboran hadis mengikut rujukan dalam teks). 

al-Jassas, Abu Bakr Ahmad ibn ‘Ali al-Razi (1992). Ahkam al-Qur’an. Jil. 2. Beirut: Dar Ihya’ 

al-Turath al-‘Arabi. (Tahkikan oleh Muhammad al-Sadiq Qamhawi). 

Ali, Abdullah Yusuf (2006). The Meaning of the Noble Qur’an. Terjemahan dan tafsir (Versi 

2.0; suntingan terakhir 17 Julai 2006). 

Asrar ul-Haq, M. dan Asrar, A. (2020). Shashi’s Principles of Hanafi Fiqh. Edisi ke-2. London: 

Darul Ilm. 

Usmani, Muhammad Imran Ashraf (t.t.). Meezan Bank’s Guide to Islamic Banking. Karachi: 

Meezan Bank. 


